
59

DOI: 10.31857/S0130386425010051

© 2025 г.     И.Ю. ХРУЛЁВА

«УДИВИТЕЛЬНОЕ СХОЖДЕНИЕ СВЯТОГО ДУХА 				  
НА РАЗЛИЧНЫЕ ПЛЕМЕНА ИНДЕЙЦЕВ В ЭТОЙ ЧАСТИ СВЕТА»: 	
УСПЕХИ МИССИОНЕРСКОЙ ДЕЯТЕЛЬНОСТИ 			 
СРЕДИ ИНДЕЙСКИХ ПЛЕМЕН НОВОЙ АНГЛИИ 				  
ВО ВТОРОЙ ТРЕТИ XVIII века 

Хрулёва Ирина Юрьевна – кандидат исторических наук, доцент кафедры новой и новей-
шей истории исторического факультета Московского государственного университета 
им. М.В. Ломоносова (Москва, Россия). 
E-mail: irinakhruleva@mail.ru 
Scopus Author ID: 57224399651; ORCID: 0000-0001-8888-9091

Аннотация. История взаимодействия индейцев и колонистов в Новой Англии не раз под-
вергалась пересмотру в исследовательской литературе. Современная историография стре-
мится уйти от однобокого освещения индейской проблемы как истории конфликта и изу-
чить эволюцию сотрудничества и культурного взаимовлияния. Настоящий прорыв в мис-
сионерской деятельности среди индейских племен Новой Англии пришелся на вторую 
треть XVIII в., когда число новообращенных исчислялось тысячами. Успехи в христиа-
низации индейцев были связаны как с оживлением религиозной жизни новоанглийских 
колоний в результате событий Первого «Великого Пробуждения», так и с обострением 
англо-французского колониального соперничества. Устойчивый «образ врага», доволь-
но рано сформировавшийся в новоанглийском обществе в отношении французов-«па-
пистов», также служил дополнительным стимулом к обращению американских индейцев 
в протестантизм. Кажущиеся феноменальными успехи миссионеров эпохи Первого «Ве-
ликого Пробуждения» по христианизации индейцев были результатом длительных про-
цессов, разворачивающихся в Новой Англии. Работа миссионеров с коренными жите-
лями региона на протяжении нескольких поколений, усвоение ими начальных знаний 
о христианстве способствовали этому. Исследователи отмечают эклектизм религиозных 
взглядов индейцев, обращение к разнообразным культурным источникам в их духовных 
поисках. На основе разнообразных источников (дневников, воспоминаний и переписки 
миссионеров, официальных документов, материалов колониальной прессы, теологиче-
ских сочинений пуритан Новой Англии) в статье рассмотрен ряд успешных проектов, свя-
занных с обращением индейцев в христианство, прежде всего создание на волне движения 
религиозного обновления Дартмутского колледжа в 1769 г. Вместе с тем нельзя переоце-
нивать результаты миссионерской деятельности – было ли искренним, а главное, долго-
вечным обращение представителей коренного населения Новой Англии к христианству. 
Активно пользуясь новыми возможностями, которые открывались перед коренными жи-
телями Америки в результате менявшейся английской колониальной политики, индейцы 
по-прежнему с недоверием относились к английским колонистам и активно противосто-
яли культурной и религиозной ассимиляции. 

Ключевые слова: миссионерство, пуританизм, Северная Америка, Англия, Великобри-
тания, индейцы, Новая Англия, христианизация, колонизация, колонисты.

mailto:irinakhruleva@mail.ru


Новая и новейшая история                                                                                             Том 69, № 1, 2025

60

I.Yu. Khruleva

“The Amazing Descent of the Holy Spirit Upon the Various Tribes of Indians in This 
Part of the World”: Missionary Success Among the Native American Tribes of New 
England in the Second Third of the Eighteenth Century   

Irina Khruleva, Lomonosov Moscow State University (Moscow, Russia).
E-mail: irinakhruleva@mail.ru
Scopus Author ID: 57224399651; ORCID: 0000-0001-8888-9091

Abstract. The history of interaction between Native Americans and colonists in New England has 
been subject to repeated scrutiny in research literature. Contemporary historiography is seeking to 
shift its focus from a one-sided perspective on the Native American problem as a history of conflict. 
Instead, it is striving to explore the evolution of cooperation and mutual cultural influence between 
the indigenous and colonial populations. The second third of the 18th century marked a significant 
turning point in the missionary activity among the Native American tribes of New England, 
with a substantial number of converts being recorded. The success of the Christianisation of the 
indigenous population has been attributed to two key factors. Firstly, it coincided with a period 
of revitalisation of the religious life of the New England colonies, largely due to the impact of the 
First “Great Awakening”. Secondly, it occurred against the backdrop of intensified Anglo-French 
colonial rivalry, which played a crucial role in shaping the dynamics of missionary endeavours in the 
region. The notion of the “enemy image”, which took shape in New England society from an early 
stage and was directed towards the French “papists”, also served as an additional incentive for the 
conversion of Native Americans to Reformed Christianity. The apparent success of the missionaries 
of the First “Great Awakening” in Christianising the Native American population can be attributed 
to the long processes that took place in New England. Many indigenous residents of the region 
had been influenced by missionaries for several generations; they were well-versed in Christianity, 
as researchers have noted, and their religious views were eclectic, drawing upon various cultural 
sources for their spiritual quest. Drawing on a range of evidence from diverse sources including 
diaries, memoirs, and letters from missionaries, together with official documents, materials from 
the colonial press, and the theological writings of the New England Puritans, the article provides 
an examination of several notable projects relating to the successful conversion of the indigenous 
population to Christianity. Chief among these was the establishment of Dartmouth College in 
the aftermath of the religious revival movement of 1769. At the same time, however, the results 
of missionary activity cannot be overstated. The authenticity of the conversion of representatives 
of the indigenous population remains a moot point, as does the question of its durability. Native 
Americans, keen to exploit the new opportunities presented to them by the changing English 
colonial policies, nevertheless remained distrustful of the English colonists, actively resisting 
cultural and religious assimilation. 

Keywords:  missionary work, Puritanism, North America, England, Great Britain, Native Ameri-
cans, New England, Christianization, colonization, colonists.

Обращение индейцев в христианство объявлялось приоритетной задачей европейской 
колонизации всех без исключения регионов Северной Америки. Однако английские ко-
лонисты долгое время не могли добиться заметных результатов миссионерской работы 
среди американских индейцев. Истово верующие пуритане, основатели колоний Новой 
Англии, на удивление «затратили очень мало сил на обращение язычников» в XVII – нача-
ле XVIII в., «практически не выполнив своего главного предназначения» в Новом Свете 1.

Настоящий прорыв в миссионерской деятельности среди индейских племен Новой Ан-
глии пришелся на вторую треть XVIII в., когда число новообращенных исчислялось сотнями, 

1 Stoddard S. Question: Whether God Is Not Angry with the Country for Doing so Little towards the Con-
version of the Indians? Boston, 1723. P. 8–9.

mailto:irinakhruleva@mail.ru


ХРУЛЁВА И.Ю.              «УДИВИТЕЛЬНОЕ СХОЖДЕНИЕ СВЯТОГО ДУХА НА РАЗЛИЧНЫЕ...

61

если не тысячами. Успехи в христианизации индейцев были связаны как с оживлением 
религиозной жизни новоанглийских колоний в результате событий Первого «Великого 
Пробуждения» 2, так и с обострением англо-французского колониального соперничества: 
в эту борьбу «втягивалось все больше индейских племен, которые при этом также пытались 
(хотя весьма своеобразно и не всегда успешно) отстаивать свои интересы» 3. Религия была 
еще одной сферой англо-французского противостояния – пуританские миссионеры отме-
чали опасное и вредоносное «влияние французов» на ряд индейских племен региона: «их 
религия настолько испорчена, что ее едва ли можно назвать христианством… по крайней 
мере, мы исповедуем христианство намного большей чистоты» 4. Устойчивый «образ вра-
га», довольно рано сформировавшийся в новоанглийском обществе в отношении фран-
цузов-«папистов», также служил дополнительным стимулом к обращению американских 
индейцев в протестантизм. По мнению пуритан, активная миссионерская деятельность 
была во многом залогом безопасности колоний Новой Англии, граничившими с фран-
цузскими владениями в Канаде.

История взаимодействия индейцев и колонистов в Новой Англии не раз подвергалась 
пересмотру 5. Исследователи представляли ее то как процесс насаждения европейской 
цивилизации, то как борьбу местных народов за национальное самоопределение, то как 
историю истребления беспомощных племен. В современной историографии преобладает 
новый подход к исследованию колониальной политики в отношении индейцев в Новой 
Англии в XVII и особенно в XVIII в.: изучение не столько конфликта, сколько взаимно-
го экономического, политического и культурного влияния колонистов и индейцев друг 
на друга. Переселенцы из Старого Света не только кардинально изменили культуру корен-
ного населения, но в процессе контактов сами восприняли некоторые ее составляющие, 
а необходимость выстраивать отношения с аборигенами повлияла на развитие политиче-
ской структуры общества и культуры колоний. Особенно часто об этом забывают именно 
применительно к Новой Англии. Согласно распространенной точке зрения, англичане, 
в отличие от французов, практически сразу вступили в конфликт с соседями-индейцами, 
однако в период становления колоний их отношения были гораздо более сложными и мно-
гогранными. Индейцы не были просто «внешним фактором по отношению к колониаль-
ному обществу, а неотъемлемой его составляющей. С самого начала английские колонии 
включились, сами того не понимая, в политическую жизнь индейцев. Торговля не толь-
ко определила экономическое развитие колоний, но и изменила существующую систему 
экономических связей внутри индейского общества. Между двумя культурами возникали 
многочисленные точки пересечения, они влияли друг на друга и в последующие несколько 
десятилетий оказались неразрывно связаны» 6.

2 Об эпохе Первого «Великого Пробуждения» подробнее см.: Kidd T.S. The Great Awakening: The 
Roots of Evangelical Christianity in Colonial America. New Haven, 2007; Smith J. The First Great Awakening: 
Redefining Religion in British America, 1725–1775. Madison, 2015; Хрулёва И.Ю. Складывание новой ре-
лигиозной ситуации в британских колониях Северной Америки в результате «Великого Пробуждения» 
1730–1750-х гг. // Электронный научно-образовательный журнал «История». 2018. Т. 65. № 1. URL: 
https://history.jes.su/s207987840001987-4-1 (дата обращения: 01.03.2024) DOI: 10.18254/S0001987-4-1

3 Акимов Ю.Г. От межколониальных конфликтов к битве империй: англо-французское соперни-
чество в Северной Америке в XVII – начале XVIII в. СПб., 2005. С. 8.

4 Hopkins S. Historical memoirs, relating to the Housatunnuk Indians. Boston, 1753. P. 3, 6.
5 Более подробно см.: Axtell J. The Invasion Within: The Contest of Cultures in Colonial North America. 

Oxford, 1986; Bailyn B. Atlantic History: Concept and Contours. Cambridge (Mass.), 2005; Lepore J. The 
Name of War: King Philip’s War and the Origins of American Identity. New York, 2009; Levy B. Town Born: 
The Political Economy of New England from its Founding to the Revolution. Philadelphia, 2009; New-
ell M.E. Brethern by Nature. New York, 2015.

6 Александров Г.В. «Святые» и «дикари»: взаимоотношения колонистов и коренного населения 
Новой Англии в XVII в. М., 2021. С. 100.



Новая и новейшая история                                                                                             Том 69, № 1, 2025

62

Задача распространения Евангелия среди дикарей Нового Света обязательно упомина-
лась в королевских хартиях при основании колоний 7, в Англии же с особым нетерпением 
ждали именно сообщений об успехах миссионерской деятельности пуритан в Америке – 
не случайно одним из самых популярных изданий в Лондоне в 1640-е годы был «Ключ 
к языкам Америки» Роджера Уильямса. Не получив подтверждения серьезности намерений 
плимутских пилигримов и массачусетских пуритан вести работу по обращению индейцев 
в христианство, многие английские «братья по вере» обрушились на колонистов с жесткой 
критикой. Во многом для того, чтобы оправдаться и восстановить собственную репутацию, 
в Англии был опубликован памфлет «Первые плоды Новой Англии» 8, в котором успехи 
миссионерской работы среди индейцев священников-одиночек Роджера Уильямса, Томаса 
Мэйхью 9 и Джона Элиота 10 были представлены как настоящий прорыв в христианизации 
Америки. Финансовую поддержку деятельности Мэйхью и Элиота оказывала основанная 
Долгим парламентом в 1649 г. «Компания распространения Евангелия в Новой Англии» 
(или Новоанглийская компания).

Новый импульс миссионерской деятельности среди индейцев придало соперничество 
пуритан и англикан в Новой Англии, которое развернулось после дарования Массачусетсу 
королевской хартии 1691 г., вводившей веротерпимость для представителей всех направ-
лений протестантизма на территории крупнейшей новоанглийской колонии. И без того 
непростые отношения англикан и пуритан еще более обострились после создания англи-
канского Общества по распространению Евангелия в 1701 г., одной из задач которого был 
подрыв влияния пуритан в американских колониях 11. Общество вело достаточно успешную 
миссионерскую деятельность среди индейцев Новой Англии 12, что ставило в невыгодное 
положение «богоизбранных» пуритан, чьи достижения по обращению индейцев в христи-
анство были более чем скромными.

Наконец, на территории Новой Англии действовало организованное в 1709 г. Шот-
ландское общество распространения христианского учения. В 1717 г. пресвитерианский 
священник Даниэль Уильямс пожертвовал на нужды общества крупную сумму, сопроводив 
это обещанием продолжить финансирование в случае, если деятельность общества рас-
пространится на «язычников Северной Америки» 13. В 1730–1742 гг. деятельность Шотланд-
ского миссионерского общества в основном распространяется только на Новую Англию.

Деятельность двух известных миссионеров – Джеймса МакСпаррена и Джозефа Пар-
ка – является прекрасной иллюстрацией соперничества англикан и пуритан в борьбе 
за души индейцев. С 1721 г. на территории Род-Айленда успешно занимался миссионер-
ской деятельностью представитель англиканского Общества по распространению Еван-
гелия МакСпаррен, обративший в англиканство, по собственной оценке, сотни индейцев 

7 Cressy D. Coming over: Migration and Communication between England and New England in the Sev-
enteenth Century. Cambridge (Mass.), 1987. P. 88.

8 New England’s First Fruits: with Divers Other Special Matters Concerning the Country. London, 1643.
9 Томас Мэйхью (1621–1657) – новоанглийский миссионер, сын первого владельца Мартас-Винъ-

ярд, сумел обратить в христианство около сотни индейцев в 1646–1650 гг. Его отец, тоже Томас Мэ-
йхью (1592–1682), также имел дружеские отношения с индейцами. Его внук – Экспириэнс Мэйхью 
(1673–1758) – прославился миссионерской работой среди индейцев племени вомпаног.

10 Джон Элиот (1604–1690) – новоанглийский миссионер, известен деятельностью среди индей-
цев. Иногда его называют «апостолом индейцев».

11 Proceedings and Debates of the British Parliaments Respecting North America / ed. L. Francis Stock. 
Vol. 3. Washington, 1930. Р. 100.

12 Johnson’s Answers to Bishop Gibson’s Querries (1723) // Lambeth Palace Library. Manuscript Collection. 
Fulham Papers. Vol. I. F. 209; Adherents of Church of England in New London to Bishop Gibson, February 
8, 1726/1727 // Ibid. F. 221–222; Samuel Johnson to Bishop Gibson, Stratford, September 21, 1728 // Ibid. F. 
235–236; Secker Papers. MS1123/1 // Ibid. F. 18, 19, 20.

13 An Account of the Society of Scotland for Propagating Christian Knowledge. Edinburgh, 1774. P. 68; Mills F.M. The 
Society in Scotland for Propagating Christian Knowledge in British North America, 1730–1775 // Church History. 
1994. Vol. 63. № 1. P. 18.



ХРУЛЁВА И.Ю.              «УДИВИТЕЛЬНОЕ СХОЖДЕНИЕ СВЯТОГО ДУХА НА РАЗЛИЧНЫЕ...

63

племени наррагансеттов и местных жителей колонии, в которой «свобода совести доведена 
до крайности» 14. В 1733 г. Новоанглийская компания отправила в Род-Айленд своего мис-
сионера – Парка, чей молитвенный дом был построен всего в пяти милях от англиканской 
церкви, что породило открытое соперничество англиканского и пуританского миссионе-
ров. Не называя имени своего оппонента, МакСпаррен критикует пуритан за «глупость», 
«порок», «величайшее лицемерие, флегматичную скованность и тиранию духовенства» 15 
и взывает к «королевскому и национальному вниманию», чтобы помочь деятельности 
Общества по распространению Евангелия в пуританской Новой Англии, «которое творит 
чудеса» в этом регионе 16. Отчет о проделанной работе и своих достижениях Парк отправил 
издателю The Christian History Томасу Принсу 17, особо отметив, что поворотным моментом 
в его миссионерской деятельности стал приезд группы крещенных индейцев из соседнего 
поселения, которые оказали влияние на наррагансеттов. Несколько человек обратились 
в христианство, «позабыв о своих танцах и пьяных выходках». Если раньше «не более 10–12 
индейцев посещали службы, да и те были небрежны» в своем религиозном рвении, то те-
перь «около сотни приходят постоянно и слушают внимательно» 18.

Кажущиеся феноменальными успехи миссионеров эпохи Первого «Великого Про-
буждения» по христианизации индейцев были результатом длительных процессов, раз-
ворачивающихся в Новой Англии. Коренные жители региона многое знали о христиан-
стве, поскольку на протяжении уже нескольких поколений с ними работали миссионеры. 
Исследователи отмечают эклектизм религиозных взглядов индейцев, обращение к раз-
нообразным культурным источникам в духовных поисках. К сожалению, по-прежнему 
за рамками исследовательского поля остается эволюция религиозных воззрений самих 
индейцев – их традиционно рассматривают в некоей статичной вневременной плоскости. 
Однако «индейские религиозные традиции с течением времени развивались, адаптируясь 
к меняющимся обстоятельствам и обретая смысл в условиях социальных потрясений» 19.

Те миссионеры, что интересовались религиозными воззрениями коренных жителей Но-
вой Англии, отмечали разнообразие верований среди самих индейцев, они были не только 
язычниками, но и «атеистами, которые полагали, что все вещи начались, продолжались и пре-
кращались в соответствии с несколькими законами их природы, без какой-либо причины 
или направления со стороны высшей руки. Другие считали солнце Богом или, по крайней 
мере, Телом или обителью Божества; но теперь они в основном верили в существование 
единого высшего невидимого Существа, Творца всех вещей». Собеседник Дж. Сарджента, 
миссионера Новоанглийской компании, «поведал также всякие детские и нелепые вещи, 
в которые они верили: например, что семь звезд были индейцами, перенесенными на небеса 
в танце; что звезды Большой Медведицы – это множество людей, охотящихся на медведя; 
что они начинают погоню весной и все лето продолжают ее; осенью они ранят его, и его 
кровь окрашивает листья в красный цвет; зимой они убивают его, и снег делается из его 
жира; который, расплавляясь от летнего зноя, образует сок деревьев» 20.

Сравнивая язычество индейцев и христианство колонистов Новой Англии, до недавнего 
времени «большинство этноисториков предполагало, что эти две группы людей обитают 
в совершенно разных концептуальных вселенных: первая группа представляла собой уст-
ную культуру мифов, ритуалов и временных циклов; в центре внимания второй группы – 
культура книги, сложная теология и провиденциальная история». Рассуждая о сложности 

14 MacSparren J. America dissected, being a full and true account of all the American colonies: … In sev-
eral letters, from a rev. divine of the Church of England. Dublin, 1753. P. 30–31.

15 Ibid. P. 25.
16 Ibid. P. 37.
17 The Christian History. 27.VIII.1743.
18 The Christian History. 3.IX.1743.
19 Winiarski D.L. Native American Popular Religion in New England’s Old Colony, 1670–1770 // Religion 

and American Culture: A Journal of Interpretation. 2005. Vol. 15. № 2. Р. 151.
20 Hopkins S. Op. cit. P. 10–11.



Новая и новейшая история                                                                                             Том 69, № 1, 2025

64

обращения индейцев в христианство, особенно в протестантизм, исследователи обраща-
ют внимание на огромные культурные различия. Принятие христианства, помимо смены 
веры, «требовало от индейцев усвоить целый ряд новых культурных практик, начиная 
от ограничительных сексуальных правил и патриархальных гендерных ролей и заканчи-
вая рыночным образом жизни и европейским стилем одежды и поведения. Почти все эти 
исследования постулировали фундаментальное различие между индейской и пуританской 
системами ценностей, подчеркивали драматические столкновения между индейскими 
шаманами, опирающимися на ритуал, и представителями элитарной культуры – пуритан-
скими миссионерами» 21. Так, пуританские священнослужители приравнивали неумение 
индейцев читать и писать к нравственной распущенности и господству суеверий и счита-
ли, что только посредством грамотности можно добиться подлинного обращения к вере 22.

Многие миссионеры учили индейские языки и диалекты, переводили на них молитвы 
и отрывки из Писания. Однако большое разнообразие индейских языков алгонкинской 
группы ставило перед миссионерами подчас трудно разрешимые задачи. Так, например, 
Д. Брейнард (1718–1747) выучил язык индейцев племени хаусатоник, но в работе с други-
ми племенами эти знания оказались бесполезными 23. Незнание языков, конечно, сильно 
затрудняло работу, Брейнард не раз жаловался, что многое теряется в переводе.

Индейцы действительно начали проявлять интерес к общению с миссионерами, на встре-
чах с ними «собирается значительное число людей», «индейцы, казалось, внимательно 
слушают», и даже сахемы 24 небольших поселений зачастую присутствуют на этих рели-
гиозных собраниях. Обращаясь к пекотам в 1713 г., пуританский миссионер Э. Мэйхью 
прочел пространную проповедь об основах христианской веры, в которой прежде всего 
«утверждал и доказывал существование единого великого Бога, сотворившего мир», од-
нако пекоты сочли «упоминание об этом излишним, потому что они сказали, что знают 
это не хуже меня» 25.

В 1714 г. Э. Мэйхью присутствовал на совете племени мохеган, где обсуждались ре-
лигиозные вопросы: «Некоторые из них говорили, что признавали, что Бог существует, 
и поклонялись ему, но как у разных народов были свои особые способы поклонения, так 
и у них были свои; и они думали, что их способ хорош и что у них нет причин его менять» 26. 
Индейцы оставались глухи к проповедям пуританских миссионеров, так как видели, что 
их слова расходятся с делом: руководство новоанглийских колоний постоянно посягало 
на индейские территории для расширения своих земельных границ. Э. Мэйхью, общаясь 
с пекотами, отмечал: «Они видели, что люди не становились лучше, будучи христианами, 
потому что англичане, которые были христианами, обманывали индейцев с их землями 
и иным образом причиняли им вред». Очередной захват индейских земель в 1714 г. «оказался 
очень неприятным препятствием на моем пути и вызвал у индейцев большее отвращение 
к англичанам и их религии, чем было бы при иных обстоятельствах» 27. О том, что захват 

21 Winiarski D.L. Op. cit. P. 150.
22 Wyss H.E. Writing Indians: Literacy, Christianity, and Native Community in Early America. Amherst, 

2000. P. 4–9; Mifflin J. “Closing the Circleˮ: Native American Writings in Colonial New England, a Documentary 
Nexus between Acculturation and Cultural Preservation // The American Archivist. 2009. Vol. 72. № 2. Р. 358.

23 Brainerd D. Mirabilia Dei Inter Indios. Philadelphia, 1746. P. 199.
24 Сахем – правитель среди индейцев, которого традиционного в отечественной литературе назы-

вают вождем. Поскольку функции и социальное положение индейского правителя сильно отличались 
от таковых у европейского военного вождя, корректнее использовать собственно индейский термин 
«сахем». Этот же термин используется и в современной американской историографии.

25 Mayhew E. A Brief Journal of My Visitation of the Pequot and Mohegin Indians … 1713 // Some Corre-
spondence Between the Governors and Treasurers of the New England Company in London. London, 1897. 
P. 100–101, 110.

26 Mayhew E. Journal of the Rev. Experience Mayhew during Part of September and October 1714 // Some 
Correspondence Between the Governors and Treasurers of the New England Company in London. London, 
1897. P. 119.

27 Ibid. P. 114.



ХРУЛЁВА И.Ю.              «УДИВИТЕЛЬНОЕ СХОЖДЕНИЕ СВЯТОГО ДУХА НА РАЗЛИЧНЫЕ...

65

индейских земель – главный фактор, препятствующий проведению работы по обращению 
в христианство индейцев Новой Англии, писал и Брейнард, призывавший власти новоан-
глийских колоний «позаботиться о том, чтобы упомянутые индейцы успокоились в своих 
справедливых правах на свои земли» 28.

Обнадеживало то, что индейцы проявляли очевидный интерес к образованию: «индей-
ские общины активно искали контактов со священнослужителями и учителями, признавая 
в английской грамотности и религиозном обучении средство расширения прав и возмож-
ностей, хотя такие решения часто оспаривались внутри каждой индейской общины» 29. 
В 1720-е годы Новоанглийская компания инициировала и финансировала несколько об-
разовательных проектов на землях мохеган, а впоследствии пекотов и ниантик 30. В индей-
ские племена с проповедью христианства отправились и первые обращенные индейцы.

Как справедливо отмечает американский исследователь Л. Фишер, аргументы в пользу 
обучения индейцев грамоте были совершенно разными у руководителей новоанглийских 
колоний и у вождей соседних племен (да и у рядовых индейцев): для последних «интерес 
к английскому образованию был практическим и коренился в материальном и полити-
ческом мире, в котором они жили. Индейские лидеры часто рассматривали присутствие 
английского школьного учителя или миссионера на своих землях как средство повысить 
свою значимость в индейском сообществе и даже в регионе. В то время как английские 
миссионеры рассматривали интерес к образованию как первый шаг к христианству, многие 
индейцы, особенно их лидеры, стремились к таким ассоциациям с прицелом на создание 
союзов, а также сетей поддержки и практической помощи в быстро меняющемся мире. 
Кроме того, индейцы быстро поняли, что предложения об образовании сопровождались 
большим количеством материальных благ, таких как одежда, книги, еда и деньги для стро-
ительства новых построек на землях племен» 31. Так, например, Самсон Окком, один из са-
мых успешных примеров обращения американских индейцев в христианство, впоследствии 
вспоминал, что в детстве посещал религиозные службы пуританских священнослужителей 
вместе с другими индейскими детьми ради того, чтобы получить теплое одеяло, которые 
иногда раздавали 32. Соглашаясь на присутствие миссионеров в своих племенах, индейцы 
также рассчитывали на помощь миссионеров в справедливом решении своих земельных 
проблем и возвращении им их исконных территорий 33.

Пьянство среди индейцев постепенно стало одним из главных препятствий на пути 
их обращения в христианство. Алкоголь, несмотря на многочисленные запреты колони-
альных властей, был легко доступен индейцам; особенно в этом преуспели английские 
и голландские торговцы. Смертность индейцев от употребления крепкого алкоголя была 
высокой; «когда они напьются, то часто засыпают на отрытом воздухе, иногда погребен-
ные в снегу» 34. Сарджент писал об ухищрениях голландских торговцев, которые «очень 
усердно отговаривали индейцев от обращения в христианство, полагая, что это сократит 
их торговлю с ними или, по крайней мере, у них будет меньше возможностей, чтобы об-
манывать их и навязывать им свои товары» 35.

28 Brainerd D. An Account of the Life of the Late Reverend Mr. David Brainerd / ed. J. Edwards. Boston, 
1749. P. 65.

29 Fisher L.D. The Indian Great Awakening: Religion and the Shaping of Native Cultures in Early America. 
New York, 2012. P. 44.

30 Kellaway W. The New England Company, 1649–1776: Missionary Society for American Indians. Lon-
don, 1961. P. 254; Love W.D. Samson Occom and the Christian Indians of New England. New York, 2000. 
P. 32; Kidd T.S. Op. cit. P. 62.

31 Fisher L.D. Op. cit. P. 55.
32 The Collected Writings of Samson Occom, Mohegan / ed. J. Brooks. New York, 2006. P. 52.
33 Mayhew E. Journal of the Rev. Experience Mayhew during Part of September and October 1714. P. 116.
34 Hopkins S. Op. cit. P. 23.
35 Ibid. P. 15.



Новая и новейшая история                                                                                             Том 69, № 1, 2025

66

Законодательное собрание Коннектикута в октябре 1717 г. приняло специальное по-
становление, касавшееся миссионерской работы среди соседних индейских племен, в ко-
тором отдельно оговаривалось, что «пьянство и праздность вполне можно рассматривать 
как самые крепкие цепи, удерживающие их в невежестве и предубеждениях против еван-
гельской религии». Главное, что предстояло сделать – «оторвать их от языческого образа 
жизни и поощрять селиться в удобных местах, в деревнях на английский манер». Было 
принято решение найти участок земли в Коннектикуте, неподалеку от племени мохеган, 
чтобы «создать там деревню из упомянутых индейцев и привести их к такому гражданскому 
порядку, совместному проживанию и трудолюбию, которые могут облегчить установление 
среди них евангельского служения» 36. Ничего подобного сделано не было, но показателен 
сам проект и его обсуждение, очевидно было, что эта тема давно назрела. Во многом по-
хожий проект был реализован позднее, в 1737 г., уже на территории Массачусетса. Было 
создано специально поселение – Стокбридж – для обращенных в христианство индейцев 
и английских колонистов. В центре городка было построено большое школьное здание. 
К 1749 г. в Стокбридже проживало уже 218 семей индейцев. Руководитель проекта Сарджент 
планировал, что не только индейские мальчики, но и девочки будут получать образова-
ние; он считал, что наилучшим способом для них перенять «английский язык и манеры» 
было проживание в домах английских колонистов, но на это не соглашались сами индей-
цы. В 1738 г. он уговорил две индейские семьи отправить своих дочерей жить в английские 
семьи, но его план потерпел неудачу из-за их «детской привязанности к дому» 37. Проект 
Сарджента среди индейцев-хаусатоник в Стокбридже спонсировала Новоанглийская ком-
пания, наряду с миссиями Гидеона Хоули среди индейцев машпи в Кейп-коде и Джозефа 
Фиша среди наррагансеттов Род-Айленда 38.

Суть плана Сарджента состояла в том, чтобы «принять такой метод воспитания наших 
индейских детей (курсив мой. – И.Х.), который самым действенным образом изменит всю 
их привычную манеру мыслить и действовать и возвысит их, насколько это возможно, 
до состояния людей, обладающих гражданским трудолюбием и воспитанностью»; про-
должать проповедовать христианство, учить английскому языку «вместо их собственного 
несовершенного и варварского наречия». Конечно, для таких масштабных планов нужно 
было серьезное финансирование, но и цель была более чем амбициозной – «искоренить 
их порочные привычки и полностью изменить их образ жизни» 39.

Однако индейцев вполне устраивал их привычный образ жизни. Кроме того, индейцы 
прониклись «глубокими и уже укоренившимися предубеждениями» 40 по отношению к жи-
телям колоний. Они считали, что англичане – это эгоистичные люди, которые посягают 
на их законные земли в своих интересах 41, и относились к колонистам с недоверием и опа-
ской. Будущий основатель Дартмутского колледжа, авторитетный пуританский миссионер 
Элеазар Уилок (1711–1779) объяснил предубеждение индейцев по отношению к английским 
колонистам тем, что они, «возможно, были вызваны, подпитаны и подтверждены некото-
рыми из их соседей, получивших большие территории их земель за очень незначительную 
сумму от их настоящей цены» 42. Под этими соседями, вероятнее всего, он подразумевал 
французских колонистов, которые – в отличие от жителей Новой Англии – поддерживали 
с индейцами гораздо более добрососедские отношения.

36 Indian Papers. Manuscript Collection. Connecticut State Library. Hartford (Conn.). Vol. 1 (A). Doc. 87–88.
37 Hopkins S. Op. cit. P. 59, 71.
38 Stevens L.M. The Poor Indians: British Missionaries, Native Americans and Colonial Sensibilities. 

Philadelphia, 2004. P. 24.
39 A letter from the Revd Mr. Sergeant of Stockbridge, to Dr. Colman of Boston. Boston, 1743. P. 3–5.
40 Wheelock E. A Plain and Faithful Narrative of the Original Design, Rise, Progress and Present State of 

the Indian Charity-school at Lebanon, in Connecticut. Boston, 1763. P. 12.
41 Ibid. P. 15.
42 Ibid. P. 25.



ХРУЛЁВА И.Ю.              «УДИВИТЕЛЬНОЕ СХОЖДЕНИЕ СВЯТОГО ДУХА НА РАЗЛИЧНЫЕ...

67

Почему отношения индейцев и французов, основных соперников английских колони-
стов, складывались лучше? Французы, как и англичане, одной из главных целей колониза-
ции объявляли христианизацию индейцев, обращение в католичество. Помимо того, они 
были заинтересованы в торговле, а для этого нужно было установить долгосрочные мирные 
отношения, в чем французы преуспели больше англичан. Одной из важных составляющих 
взаимоотношений колонизаторов и индейцев было то, что и англичане, и французы ис-
пользовали их против своих соперников в многочисленных англо-французских конфлик-
тах, которыми изобиловала американская колониальная история. Подтверждая это, Уилок 
в мемуарах указывал, что «мы живем безопасно благодаря им [индейцам]… Так много лет 
мы тратили на постройку крепостей» 43, в то время как индейцы являются лучшей защи-
той. Таким образом, Уилок видел в обучении и христианизации индейцев практическую 
пользу для обеспечения жизни и безопасности английских колонистов и снижения угрозы 
со стороны французов. Большая европейская политика оказала непосредственное влияние 
на активизацию миссионерских усилий в Новой Англии. Нельзя не согласиться с выводом 
Ю.Г. Акимова, что особенно сильное влияние «французского фактора» было на колонии 
Новой Англии, граничившие c французскими владениями в Канаде. Свою роль играли 
религиозные противоречия и территориальное и экономическое соперничество 44.

Уилок продвигал идею не только христианизации, но и обучения миссионерству ин-
дейцев, чтобы они проповедовали в своих племенах и распространяли протестантскую ре-
лигию. Христианизированные, обученные и цивилизованные индейцы стали бы «гораздо 
лучшей защитой, чем все наши дорогие крепости». По его подсчетам, расходы на индейское 
миссионерство составляли бы вполовину меньше, чем расходы на английское, так как ан-
гличане «не смогут приспособиться к их [индейскому] образу жизни и войти к ним в дове-
рие». Кроме того, английским миссионерам требуется переводчик, так как они не знают 
индейских языков, и это тоже предполагает дополнительные траты: «очень мало или во-
обще нет переводчиков, которые бы были хорошо обучены и подходили для дела». Уилок 
предполагал забрать нескольких индейских детей или подростков из их племен, чтобы они 
вышли из комфортной для них среды обитания и учились говорить на английском языке. 
Кроме того, в школе будут развиваться контакты индейцев из различных племен, что будет 
полезно для их дальнейшей миссионерской деятельности 45.

Свои замыслы по развитию миссионерства среди индейцев Уилок попытался претворить 
в жизнь, основав Латинскую школу. В 1743 г. в Латинскую школу Уилока поступил обра-
щенный в христианство индеец из племени мохеган Самсон Окком, который впоследствии 
сыграет важную роль в основании Дартмутского колледжа: «и я был немало воодушевлен 
успехом в этом деле… в образовании Самсона Оккома… такой успех разумно можно было 
ожидать только от англичанина» 46.

Жизнь Самсона Оккома – один из самых ярких примеров обращения представителя 
коренного населения Америки в христианство, пришедшегося на период Первого «Вели-
кого Пробуждения». Он с раннего возраста посещал занятия в школе, которые проводили 
протестантские миссионеры, и иногда присутствовал на их проповедях, но – как он писал 
несколько десятилетий спустя – без особого интереса и результата. И только к 17 годам, 
наконец, произошло «обращение», о котором он впоследствии будет вспоминать так: «Го-
споду было угодно, как я смиренно надеюсь, благословить и сопроводить божественными 
влияниями убеждение и спасительное обращение многих из нас». Окком «продолжал нахо-
диться в состоянии душевного расстройства около шести месяцев», пока не «открыл путь 

43 Ibid. P. 11.
44 Акимов Ю.Г. Указ. соч. С. 531–532.
45 Wheelock E. A Plain and Faithful Narrative… P. 11, 18, 20, 23.
46 Ibid. P. 29, 33.



Новая и новейшая история                                                                                             Том 69, № 1, 2025

68

спасения через Иисуса и смог довериться Ему одному для жизни и спасения: боль и бремя 
моего разума были удалены, и я обрел спокойствие и радость души в служении Богу» 47.

Особое значение имело месторасположение индейской школы. Изначально Уилок 
хотел разместить ее в самом сердце индейских земель 48. Однако он пришел к выводу, что 
в этом случае план бы не увенчался успехом, так как у индейцев было бы большое коли-
чество искушений. В итоге здание школы построили около дома самого Уилока. В таких 
условиях индейские дети, по мнению основателя школы, не будут подвержены искушени-
ям, а также будут постоянно видеть перед глазами пример добропорядочных колонистов, 
что, как предполагалось, должно стимулировать их принять «английский образ жизни» 49.

При жизни Уилока, согласно статистическим данным, в школе обучалось от 100 до 150 
индейских подростков, из которых 13–15 человек в будущем служили в качестве миссио-
неров или учителей 50. Совместное обучение в школе индейских и английских детей пред-
полагало, что будущие белые миссионеры «будут не только изучать языческие [индейские] 
языки, но, конечно, и получат представление об их характерах и привычках, что будет по-
лезно для работы миссионера» 51.

Однако индейцы крайне неохотно отправляли своих детей так далеко от дома, даже 
на короткий период времени 52. Другой проблемой была постоянная нехватка финансовых 
средств, так как школа существовала только на благотворительные пожертвования. Это 
вынуждало Уилока постоянно просить помощи у частных лиц, церквей или представи-
телей органов светской власти Коннектикута, Массачусетса и Нью-Гэмпшира. Для сбора 
средств, необходимых для развития образовательного проекта Э. Уилока, было принято 
решение попросить С. Оккома отправиться в путешествие по Англии вместе со священни-
ком Натаниелем Уитейкером 53 для проповеди. Уилок побоялся посылать Оккома одного, 
так как был убежден, что индейцы опрометчивы в своих действиях. Окком был первым 
индейским миссионером, который посетил Британские острова, поэтому его личность 
привлекла большое внимание, и на проповеди собирались огромные толпы народа. По-
ездка оказалась чрезвычайно продуктивной: за время, проведенное в Англии и Шотландии 
(1765–1767), Окком прочитал более 300 проповедей и собрал примерно 12 тыс. ф. ст. Это 
была самая большая сумма, которая была собрана американским учреждением на нужды 
миссионерской деятельности в колониальную эпоху.

После возвращения Оккома в Америку его отношения с Уилоком стали ухудшаться. 
Уилок присвоил себе большую часть собранных средств. Разочарование Оккома достигло 
предела, когда Уилок сообщил, что бóльшая часть денег пойдет на создание вместо индей-
ской благотворительной школы колледжа в Нью-Гэмпшире.

Дартмутский колледж был основан 13 декабря 1769 г. в городке Гановер. Хартия коллед-
жа была подписана губернатором Нью-Гэмпшира Дж. Уэйтвортом 18 декабря 1769 г. Она 
начинается с перечисления заслуг Э. Уилока в миссионерской деятельности. Основной 
целью новообразованного колледжа провозглашалось «обучение и воспитание молодых 
индейцев этих земель чтению, письму и всем частям образования, которые будут необхо-
димы и целесообразны для цивилизации и христианизации детей язычников, так же как 
и всем гуманитарным и точным наукам, и в том числе английской молодежи и всех других» 54.

47 Occom S. Autobiographical Narrative, Second Draft (September 17, 1768) // The Collected Writings… 
P. 52–53.

48 Ibid. P. 27.
49 The Letters of Eleazar Wheelock’s Indians / ed. J.D. McCallum. Hanover, 1932. P. 15.
50 Ibid. P. 30.
51 Wheelock E. A Plain and Faithful Narrative… P. 28.
52 Fisher L.D. Op. cit. P. 275.
53 Eleazar Wheelock, letter, Nathaniel Whitacker. December, 1766 // Wheelock E. A Continuation of the 

Narrative of the Indian Charity-school, in Lebanon in Connecticut. Hartford (Conn.), 1773.
54 Dartmouth College Charter // URL: https://www.dartmouth.edu/~library/rauner/dartmouth/dc-

charter.html (дата обращения: 01.03.2024).



ХРУЛЁВА И.Ю.              «УДИВИТЕЛЬНОЕ СХОЖДЕНИЕ СВЯТОГО ДУХА НА РАЗЛИЧНЫЕ...

69

Основание Дартмутского колледжа – это пример одного из самых успешных проектов 
эпохи Первого «Великого Пробуждения», пришедшейся на вторую треть XVIII в. Сторон-
ники «Великого Пробуждения» среди американского духовенства призывали прихожан 
восстановить личный контакт с Богом, подтолкнуть их к внутреннему обновлению через 
переживание личного религиозного опыта, обретения божественной благодати. Для это-
го они прибегали к более живой и эмоциональной манере чтения проповеди. Некоторые 
из священнослужителей не хотели быть пасторами в одном приходе, а «странствовали» 
с проповедями по всей Британской Америке, желая донести свои идеи и тем самым спасти 
как можно большее количество людей.

Следствием религиозного подъема «Великого Пробуждения» стали впечатляющие ре-
зультаты миссионерской деятельности среди индейцев. Вероятно, индейцами, как и боль-
шинством белых колонистов, сначала двигало любопытство, когда они впервые попадали 
на проповеди «странствующих проповедников», продвигавших идеи религиозного обнов-
ления. У индейцев впервые появляется возможность, не покидая надолго свои дома, ус-
лышать проповедь знаменитых ораторов своего времени – Джорджа Уитфилда, Гилберта 
Теннента, Джеймса Давенпорта, Эндрю Кросвелла и др. – кстати, не лишенных известной 
доли тщеславия и горевших желанием уязвить «невозрожденных» приходских священников 
своими успехами в обращении коренного населения Америки. Особая эмоциональность 
проповедей, читавшихся на открытом воздухе, стечение огромных толп людей самого 
разного возраста и социального происхождения на закате или восходе солнца, театрали-
зованность проповедей оказывали на многих индейцев сильное психологическое воздей-
ствие 55. Наконец, индейцы (пусть и очень немногие, обученные грамоте и получившие 
возможность опубликовать свои впечатления) сами в середине XVIII в. смогли рассказать 
о своей духовной эволюции и влиянии проповедей протестантских миссионеров на уклад 
жизни представителей индейских племен Северной Америки – до этого о результатах мис-
сионерской деятельности пуританских священнослужителей мы могли судить только с их 
собственных слов.

Многочисленные свидетельства активного участия индейцев различных племен в ре-
лигиозной жизни эпохи Первого «Великого Пробуждения» – какими бы впечатляющими 
они не казались – не были доказательством спонтанного, внезапного обращения индей-
цев в христианство, «скорее, это было довольно естественным продолжением двух деся-
тилетий взаимоотношений коренных жителей и общин с христианскими служителями, 
педагогами, идеями и практиками. Образовательные возможности шли рука об руку с ре-
лигиозными службами во время “Пробужденияˮ, что было лишь одним из признаков этой 
преемственности» 56.

Индейцев, очевидно, привлекала эмоциональность «странствующих проповедников» 
из числа активных проводников «Великого Пробуждения». Анализируя крайние прояв-
ления этой эмоциональной манеры проповедования, вызывавшие среди слушателей при-
ступы паники, истерические выкрики, припадки, исследователи приходят к выводу, что 
они, вероятно, были схожи с реакцией на действия индейских шаманов 57.

55 Подробнее о работе протестантских миссионеров среди индейцев во время Первого «Великого 
Пробуждения» см.: Simmons W.S. Conversion from Indian to Puritan // New England Quarterly. 1979. № 52. 
P. 197–218; Brooks J. American Lazarus: Religion and the Rise of African-American and Native American 
Literature. New York, 2003; Sweet J.W. Bodies Politic: Negotiating Race in the American North, 1730–1830. 
Baltimore, 2003; Stevens L. Op. cit.; Fisher L.D. Op. cit.

56 Fisher L.D. Op. cit. P. 83.
57 Sweet J.W. Op. cit.; Fisher L.D. Op. cit. P. 101.



Новая и новейшая история                                                                                             Том 69, № 1, 2025

70

Даже среди невероятно яркой когорты «странствующих проповедников», безусловно, 
выделялся Джеймс Давенпорт 58, для которого был характерен чрезмерно эмоциональный, 
а порой и откровенно экстравагантный, стиль проповедования с пением ночью религиоз-
ных гимнов на улицах спящих новоанглийских городков, жестким обличением колониаль-
ного духовенства, обвинением в безразличии и черствости, сжиганием «неправильных» 
религиозных книг 59 и любых атрибутов роскоши.

Его «яростный зычный голос», «неистовые движения тела», яркая внешность привле-
кали много сторонников, которые были уверены в его особом предназначении и миссии: 
среди них «сложилось такое необычайное мнение о его святости и успехе, что они, кажется, 
предполагают, что у него было какое-то необычное единение с Богом или поручение сделать 
то, что не мог бы сделать ни один другой человек» 60. Давенпорт собирал толпы людей под 
открытым небом, его проповеди слушали люди всех возрастов, различного социального 
и имущественного положения, этнической и расовой принадлежности. Добиваясь порой 
истерической реакции от своих слушателей, Давенпорт был сторонником активного не-
формального участия аудитории в религиозном процессе, порой и сам рассуждал о неких 
«откровениях», а его взгляды представляли собой «запутанную смесь» 61, в которой непро-
сто было разобраться даже представителям колониального духовенства. Его «странные 
воззрения, обманчивые и полные нездорового энтузиазма», а главное, его неадекватное 
поведение со временем оттолкнули от Давенпорта многих его последователей 62, особенно 
после скандальной истории с сожжением книг. Впоследствии Давенпорт извинится перед 
коллегами, многих из которых он оскорбил публично, и покается в своих заблуждениях, 
ставших следствием необдуманных «порывов и впечатлений», нанесших «огромный вред» 
духовной жизни колоний 63.

Однако именно такая яркая эмоциональная манера проповедования и начала приносить 
ощутимые результаты в миссионерской работе. Даже критически настроенные в отноше-
нии Давенпорта представители новоанглийского духовенства были вынуждены признать 
успех его проповеди среди индейцев: «несмотря на все усилия, которые прикладывались 
ранее, чтобы обратить их в евангельскую веру, ничто не имело серьезного эффекта, пока 
м-р Давенпорт не посетил их» 64. Даже Парк был поражен произведенным эффектом про-
поведи Давенпорта: в самой проповеди, казалось бы, не было «ничего особенного», од-
нако потрясла эмоциональная реакция аудитории. Отовсюду раздавались крики людей, 
переживших «глубокое осознание греха»; результатом ярких проповедей Давенпорта ста-
ло обращение нескольких десятков индейцев 65. Если до приезда Давенпорта летом 1743 г. 
не более 10–12 наррагансеттов регулярно посещали службы Парка, то к сентябрю 1743 г. 

58 Джеймс Давенпорт (1716–1757) происходил из влиятельной семьи пуританских священников. 
Его знаменитый прадедушка Джон Давенпорт, основатель новоанглийской колонии Нью-Хейвен, 
известен строгостью своих кальвинистских воззрений и бескомпромиссным подходом к целому ряду 
вопросов пуританской теологии, этики и церковных принципов. Лучший выпускник Йельского кол-
леджа 1732 г., Джеймс Давенпорт с энтузиазмом присоединился к движению религиозного обновления 
и, вдохновившись примером Джорджа Уитфилда, предпочел карьере приходского священнослужи-
теля жизненный путь «странствующего проповедника».

59 Boston Evening Post. 14.III.1743.
60 Boston News Letter. 24.VI.1742; Boston Post Boy. 23.IX.1741.
61 Hempstead J. Diary of Joshua Hempstead of New London, Connecticut. New London (Conn.), 1901. 

P. 406–407.
62 Boston Post Boy. 28.III.1743; Boston Evening Post. 28.III.1743; 11.IV.1743; Boston Weekly News Let-

ter. 31.III.1743; Chauncy Ch. Seasonable Thoughts on the State of Religion in New England. Boston, 1743. 
P. 220–223.

63 A Letter from the Reverend James Davenport to Jonathan Barber. Philadelphia, 1744; Two Letters 
from the Reverend Mr. Williams and Wheelock of Lebanon to the Reverend Davenport. Boston, 1744; Daven-
port J. The Reverend Mr. James Davenport Confession. Boston, 1744; An Impartial Examination of Mr. Dav-
enport’s Retractions. Boston, 1744; The Christian History. Vol. 2. Boston, 1745. P. 236.

64 The Christian History. 14.VII.1744.
65 The Christian History. 27.VIII.1743; Hempstead J. Op. cit. P. 380.



ХРУЛЁВА И.Ю.              «УДИВИТЕЛЬНОЕ СХОЖДЕНИЕ СВЯТОГО ДУХА НА РАЗЛИЧНЫЕ...

71

на службы миссионера собиралось около сотни индейцев, которые не только внимательно 
слушали слова проповедника, но и разительно изменили свой образ жизни: «оставили свои 
танцы и пьяные шалости, кажутся трезвыми и серьезными», «очень усердно посещают про-
поведь Слова Божьего и молитвы». В кругу семьи такие индейцы молились, обсуждали бого-
словские вопросы и пытались убедить своих соплеменников принять христианство, «объяс-
няли ошибочность их взглядов, которые и они сами когда-то разделяли, обращали внимание 
на утешение и сладость божественной жизни», «умоляли своих братьев перейти на сторону 
Господа». Парк был счастлив заметить, что новообращенные индейцы-наррагансетты «ста-
новятся более приличными и чистыми в своей одежде и лучше обеспечивают свои семьи 
и избавляются от долгов», но главное – отказываются от «греха пьянства», «не испытывая 
больше тяги к крепким напиткам». Оптимистичный отчет Дж. Парка о проделанной среди 
наррагансеттов работе, отправленный издателю The Christian History Т. Принсу, заканчива-
ется панегириком в адрес новообращенных индейцев, которые «являются примерами веры, 
терпения, любви, смирения и всякой благодати Духа Божьего» 66.

Среди исследователей дебатируется степень участия индейцев в религиозной жизни – 
насколько искренним, а главное, долговечным было обращение представителей коренно-
го населения Новой Англии к христианству. Зачастую миссионеры принимали желаемое 
за действительное – интерес индейцев к христианству воспринимали как их полноценное 
обращение. Даже посещая протестантские религиозные службы и принимая крещение, 
большинство индейцев не порывали с индейской культурой, сохраняли приверженность 
традиционному образу жизни. Несмотря на множество примеров обращения индейцев 
в христианство, которые миссионеры фиксировали на пике Первого «Великого Пробуж-
дения» в Новой Англии в первой половине 1740-х годов, впоследствии наметилась обрат-
ная тенденция – «обращенные» индейцы отказывались от христианства, особенно после 
отъезда ярких харизматичных «странствующих проповедников». Сарджент был вынужден 
признать в 1747 г., что «некоторые из тех, кто казался мне наиболее многообещающим но-
вообращенным, к моему величайшему огорчению, а иногда даже к удивлению, странным 
образом отпали, что почти заставило меня отказаться от дальнейших усилий» 67. После 
десятка лет работы среди племени монтакеттов Самсон Окком с сожалением констатиро-
вал в 1761 г., что «они сейчас не настолько ревностны в религии по сравнению с тем, что 
было еще несколько лет назад» 68. Похожие впечатления от работы среди племен нарра-
гансеттов и ниантик были и у других миссионеров после отъезда ярких «странствующих 
проповедников»: «великое чувство божественного, по-видимому, в значительной степени 
притупилось как у этих индийцев, так и у англичан», многие индейцы «вновь вернулись 
к своей старой привычке злоупотребления алкоголем» 69.

Да и отношение, с которым сталкивались индейцы-христиане в пуританских общинах, 
мало напоминало равноправие: в молитвенном доме они должны были занимать места 
на задних скамьях или с краю и практически не имели голоса при принятии решений, ка-
савшихся конгрегаций, к которым они принадлежали. Индейцы жаловались на предубежде-
ние против них, их постоянно заставляли каяться в грехе пьянства 70. Несмотря на то что 
миссионеры продолжали писать редактору The Christian History о многочисленных случаях 
обращения, сложно судить, насколько полновесным и качественным было участие индей-
цев в жизни пуританских общин 71. Даже, казалось бы, в образцовом Стокбридже далеко 
не все обращенные индейцы обладали полными правами церковного членства, позволяв-
шего активно участвовать в жизни конгрегации 72.

66 The Christian History. 3.IX.1743; 24.III.1744.
67 Hopkins S. Op. cit. P. 128.
68 Occom S. Account of the Montauk Indians // The Collected Writings… P. 50.
69 The Christian History. 9.VI.1744.
70 Wheelock E. A Plain and Faithful Narrative… P. 36; Hempstead J. Op. cit. P. 400.
71 The Christian History. 15.I.1744; 5.II.1744; 2.VI.1744; 9.VI.1744.
72 Hopkins S. Op. cit. P. 42, 128, 143.



Новая и новейшая история                                                                                             Том 69, № 1, 2025

72

Таким образом, представители новоанглийского духовенства, светских властей коло-
ний Новой Англии, разнообразных миссионерских организаций заметно активизирова-
ли свою работу по обращению индейских племен региона в протестантскую веру во вто-
рой трети XVIII в., что было следствием как движения религиозного обновления, охва-
тившего британские колонии в Северной Америке в 1730–1760-е годы, так и очередного 
витка англо-французского соперничества. Активно пользуясь новыми возможностями, 
которые открывались перед коренными жителями Америки в результате менявшейся ан-
глийской колониальной политики, индейцы по-прежнему с недоверием относились к ан-
глийским колонистам и активно противостояли культурной и религиозной ассимиляции. 

Библиография 

Акимов Ю.Г. От межколониальных конфликтов к битве империй: англо-французское соперни-
чество в Северной Америке в XVII – начале XVIII в. СПб., 2005. 

Александров Г.В. «Святые» и «дикари»: взаимоотношения колонистов и коренного населения 
Новой Англии в XVII в. М., 2021. 

Хрулёва И.Ю. Складывание новой религиозной ситуации в британских колониях Северной Аме-
рики в результате «Великого Пробуждения» 1730–1750-х гг. // Электронный научно-образователь-
ный журнал «История». 2018. Т. 65. № 1. URL: https://history.jes.su/s207987840001987-4-1 (дата обра-
щения: 01.03.2024). DOI: 10.18254/S0001987-4-1

Axtell J. The Invasion Within: The Contest of Cultures in Colonial North America. Oxford, 1986. 
Bailyn B. Atlantic History: Concept and Contours. Cambridge (Mass.), 2005. 
Brooks J. American Lazarus: Religion and the Rise of African-American and Native American Litera-

ture. New York, 2003. 
Calloway C.G. The Indian History of an American Institution: Native Americans and Dartmouth. Ha-

nover, 2010. 
Cressy D. Coming over: Migration and Communication between England and New England in the Sev-

enteenth Century. Cambridge (Mass.), 1987. 
Fisher L.D. The Indian Great Awakening: Religion and the Shaping of Native Cultures in Early America. 

New York, 2012. 
Kellaway W. The New England Company, 1649–1776: Missionary Society for American Indians. Lon-

don, 1961. 
Kidd T.S. The Great Awakening: The Roots of Evangelical Christianity in Colonial America. New Ha-

ven, 2007. 
Lepore J. The Name of War: King Philip’s War and the Origins of American Identity. New York, 2009. 
Levy B. Town Born: The Political Economy of New England from its Founding to the Revolution. Phila-

delphia, 2009. 
Love W.D. Samson Occom and the Christian Indians of New England. New York, 2000. 
Mifflin J. “Closing the Circle”: Native American Writings in Colonial New England, a Documentary Nexus 

between Acculturation and Cultural Preservation // The American Archivist. 2009. Vol. 72. № 2. P. 344–382. 
Mills F.M. The Society in Scotland for Propagating Christian Knowledge in British North America, 

1730–1775 // Church History. 1994. Vol. 63. № 1. Р. 15–30.
Newell M.E. Brethern by Nature. New York, 2015.
Simmons W.S. Conversion from Indian to Puritan // New England Quarterly. 1979. № 52. P. 197–218. 
Smith J. The First Great Awakening: Redefining Religion in British America, 1725–1775. Madison, 2015. 
Stevens L. The Poor Indians: British Missionaries, Native Americans, and Colonial Sensibility. Phila-

delphia, 2004. 
Sweet J.W. Bodies Politic: Negotiating Race in the American North, 1730–1830. Baltimore, 2003. 
Winiarski D.L. Native American Popular Religion in New England’s Old Colony, 1670–1770 // Religion 

and American Culture: A Journal of Interpretation. 2005. Vol. 15. № 2. P. 147–186.

References

Akimov Iu.G. Ot mezhkolonial’nykh konfliktov k bitve imperii: anglo-frantsuzskoe sopernichestvo v 
Severnoi Amerike v XVII – nachale XVIII v. [From inter-colonial conflicts to the Battle of Empires: Anglo-
French rivalry in North America in the 17th – early 18th centuries]. Sank-Peterburg, 2005. (In Russ.) 

Aleksandrov G.V. “Sviatye” i “dikari”: vzaimootnosheniia kolonistov i korennogo naseleniia Novoi Anglii 
v XVII v. [“Saints” and “Savages”: the relationship between colonists and the indigenous population of New 
England in the 17th century]. Moskva, 2021. (In Russ.) 



ХРУЛЁВА И.Ю.              «УДИВИТЕЛЬНОЕ СХОЖДЕНИЕ СВЯТОГО ДУХА НА РАЗЛИЧНЫЕ...

73

Khruleva I.Iu. Skladyvanie novoi religioznoi situatsii v britanskikh koloniiakh Severnoi Ameriki v rezul’tate 
“Velikogo Probuzhdeniia” 1730–1750-kh gg. [Shaping of a New Religious Situation in British North America 
as the Result of the First Great Awakening of 1730s–1750s] // Elektronnyj nauchno-obrazovatel’nyj zhurnal 
“Istoriya” [Electronic scientific and educational Journal “History”]. 2018. T. 65. № 1. URL: https://history.jes.
su/s207987840001987-4-1 (access date: 01.03.2024). DOI: 10.18254/S0001987-4-1 (In Russ.)

Axtell J. The Invasion Within: The Contest of Cultures in Colonial North America. Oxford, 1986. 
Bailyn B. Atlantic History: Concept and Contours. Cambridge (Mass.), 2005. 
Brooks J. American Lazarus: Religion and the Rise of African-American and Native American Litera-

ture. New York, 2003. 
Calloway C.G. The Indian History of an American Institution: Native Americans and Dartmouth. Ha-

nover, 2010. 
Cressy D. Coming over: Migration and Communication between England and New England in the Sev-

enteenth Century. Cambridge (Mass.), 1987. 
Fisher L.D. The Indian Great Awakening: Religion and the Shaping of Native Cultures in Early America. 

New York, 2012. 
Kellaway W. The New England Company, 1649–1776: Missionary Society for American Indians. Lon-

don, 1961. 
Kidd T.S. The Great Awakening: The Roots of Evangelical Christianity in Colonial America. New Ha-

ven, 2007. 
Lepore J. The Name of War: King Philip’s War and the Origins of American Identity. New York, 2009. 
Levy B. Town Born: The Political Economy of New England from its Founding to the Revolution. Phila-

delphia, 2009. 
Love W.D. Samson Occom and the Christian Indians of New England. New York, 2000. 
Mifflin J. “Closing the Circle”: Native American Writings in Colonial New England, a Documentary Nexus 

between Acculturation and Cultural Preservation // The American Archivist. 2009. Vol. 72. № 2. P. 344–382. 
Mills F.M. The Society in Scotland for Propagating Christian Knowledge in British North America, 

1730–1775 // Church History. 1994. Vol. 63. № 1. Р. 15–30.
Newell M.E. Brethern by Nature. New York, 2015.
 Simmons W.S. Conversion from Indian to Puritan // New England Quarterly. 1979. № 52. P. 197–218. 
Smith J. The First Great Awakening: Redefining Religion in British America, 1725–1775. Madison, 2015. 
Stevens L. The Poor Indians: British Missionaries, Native Americans, and Colonial Sensibility. Phila-

delphia, 2004. 
Sweet J.W. Bodies Politic: Negotiating Race in the American North, 1730–1830. Baltimore, 2003. 
Winiarski D.L. Native American Popular Religion in New England’s Old Colony, 1670–1770 // Religion 

and American Culture: A Journal of Interpretation. 2005. Vol. 15. № 2. P. 147–186.


